
Le Dieu qui fait tout à l’envers 
30 novembre 2025
Temple de Malagnou
Emmanuel Fuchs

Face à la marche du monde qui nous inquiète, à l’écoute des nouvelles qui sont
souvent anxiogènes, qu’aurions-nous besoin d’entendre ? Quelle Bonne Nouvelle
avons-nous envie de recevoir en cette période de fête qui arrive ? Spontanément
comme chrétiens, nous aurions tendance à répondre que Dieu vienne mettre de
l’ordre ici-bas, qu’il fasse entendre raison à tous ces dirigeants qui semblent
davantage préoccupés par leur soif de pouvoir et conduits par l’orgueil que par le
souci des plus faibles.

Mais voilà, on le sait bien : les choses ne se passent pas comme ça. On a même
parfois l’impression que Dieu s’est éloigné, qu’il n’est pas très utile, pire qu’il ne
peut ou ne veut répondre à nos besoins immédiats et cela nous questionne, nous
inquiète. Et ce n’est pas une très bonne nouvelle ! à moins que … à moins que nous
soyons prêts à nous laisser surprendre, décontenancer par ce Dieu de la Bible qui
est un Dieu qui décidément fait tout à l’envers. Et finalement, ça, c’est peut-être une
bonne nouvelle ! Et s’il y en a une qui a dû être surprise, qui a vu sa vie
complétement chamboulée, c’est bien Marie, car franchement avec elle, là encore
Dieu a fait tout à l’envers ou en tout cas pas comme on aurait pu s’y attendre, selon
les règles. Alors que Marie se destine à une vie ordinaire de jeune fille promise en
mariage, voilà que l’Eternel vient mettre sa vie sans dessus-dessous. Rien ne
prédestine Marie, ni son origine, ni son statut et encore moins son âge à devenir un
personnage clef de l’histoire du salut. Marie, et c’est en cela qu’elle est exemplaire,
accepte de se laisser déranger et de voir sa vie ainsi prendre une destinée
totalement inattendue. Joseph, lui aussi accepte de voir sa vie transformée et pas
seulement dans sa dimension intime ou spirituelle mais dans sa réalité très concrète
également.

Comment tout cela s’est-il passé ? Ces visites de l’ange, cette conception étonnante,
cette naissance ? Je n’en sais rien et très honnêtement, je m’en fiche un peu. Il est
évident que ces récits de Noël sont empreints de beaucoup de poésie, d’imaginaire.
Calvin lui-même mettait en garde en garde son auditoire qu’il serait bien naïf de

https://www.reformes.ch/culte/2025-11-30/le-dieu-qui-fait-tout-lenvers


croire que Jésus est né un 25 décembre entre un âne et un bœuf. Car là n’est
vraiment pas l’important. Ce qui l’est, c’est ce que ce que Dieu essaie de nous dire à
travers cette histoire. Et qu’est-ce qu’il veut nous dire ? Et bien qu’il vient !! Qu’il ne
cesse de venir à notre rencontre. Mais pas n’importe comment et certainement pas
comme on l’espère ni où on l’attend ! Et c’est précisément ce qui est important,
nouveau, révolutionnaire avec la venue de Jésus et qui bouleverse profondément la
relation entre le Divin et notre humanité. Que les dieux descendent sur terre, rien de
très original à cela. On trouve dans la mythologie classique de nombreux exemples
de visites de dieux sur terre ; le plus souvent pour s’amuser et surtout pour profiter
aux dépens des humains de leur toute-puissance. Pour eux, venir sur terre, c’est un
peu comme faire du tourisme. Comme nous, lorsque nous nous retrouvons dans un
monde lointain et très différent du nôtre (mais sans perdre ni nos moyens financiers,
ni notre assurance santé pour pouvoir le cas échéant être rapidement rapatrié dans
« notre monde »). A Noël, Dieu ne vient pas faire du tourisme sur terre ; il vient
habiter notre monde et mieux encore il vient y naitre, partageant l’expérience que
nous avons tous faite, à savoir passer neuf mois dans le ventre de notre mère et
cela change tout ! Un Dieu qui est petit, un petit qui est Dieu ! Voilà le cœur de ce
message étonnant et dérangeant. Décidemment il fait tout à l’envers ! Ce serait en
effet tellement plus simple et plus logique si Dieu pouvait répondre à nos attentes,
se comporter comme on l’attend de Lui, comme un Dieu fort, grand, puissant qui
règle toute chose à sa guise et vient mettre de l’ordre ici-bas. Mais voilà ce n’est pas
le cas ! Mauvais nouvelle ou bonne nouvelle ? A nous de choisir ! Ce qui est sûr c’est
que Dieu renonce à sa toute-puissance. Il y a à Noël une forme de renoncement de
Dieu. Dieu disparaît, Dieu meurt à l’image qu’on se fait naturellement de lui pour
venir à notre rencontre de manière renouvelée, surprenante, décalée, comme il l’a
fait avec Marie, comme il l’a fait dans la nuit de ce premier Noël qui n’a pas fait la
une des journaux télévisés de l’époque, ni même un entrefilet dans la gazette locale.
Dieu vient en toute discrétion. Nous qui réclamons à corps et à cris sa présence et
son aide ici-bas, nous qui l’accusons si souvent d’être indifférent à la marche du
monde, il vient, il est bien plus proche qu’on ose l’imaginer, il est là le Seigneur que
nous appelions de nos vœux, mais il vient de manière complètement décalée.

Nous vivons aujourd’hui dans un monde étrange et nous sommes tiraillés entre d’un
côté une forme d’indifférence grandissante à l’égard de Dieu. Dieu a de moins en de
place dans notre société ; on se débrouille très bien sans lui, semble penser la
majorité de la population et de l’autre des courants religieux qui veulent s’accaparer
Dieu et prétendre pouvoir parler en son nom pour imposer à tous leurs vues. C’est



peut-être précisément pour ne pas risquer de se faire récupérer que Dieu ne
correspond jamais à nos attentes et qu’il fait tout à l’envers. Dans cette espérance
rappelée à Noël que Dieu vient nous rejoindre, que Dieu n’est pas un Dieu lointain
ou indifférent, mais qu’il est bien cet Emmanuel « Dieu avec nous », il peut y avoir le
pire comme le meilleur. Le pire quand on veut posséder Dieu, l’avoir avec nous
contre les autres, Dieu comme notre protection, la justification de tous nos actes et
l’on voit les dérives parfois violentes que cela entraine. Mais dans cette espérance, il
y a aussi le meilleur quand on découvre cette discrète présence aimante de Dieu à
nos côtés. Un Dieu qui, comme il est venu déranger Marie, vient nous rejoindre au
creux de notre vie. Dieu en venant sur terre dans la figure du Christ nouveau-né
veut nous faire prendre conscience que sa présence n’est pas d’abord là pour
répondre à nos attentes, pour nous servir, servir nos intérêts immédiats. Il ne vient
pas à notre rencontre comme un grand magicien, ni comme l’IA à qui l’on peut tout
demander, car elle a réponse à tout…Dans la figure du nouveau-né, l’Eternel
abandonne au ciel sa toute-puissance. Il prend le risque de devenir « inutile » à nos
yeux ! Si vous me permettez cette phrase un peu « rude » : quoi de plus inutile
qu’un nouveau-né ? Inutile au sens productiviste si cher à notre société, où il faut
être rentable, productif. Dieu, comme ce nouveau-né, devient inutile. Il n’est pas là
pour être à notre service, comme n’importe quel larbin que l’on peut appeler quand
cela nous chante. Inutile, certes, mais ô combien précieux, car comme tout
nouveau-né il est riche de promesse, porteur d’avenir, d’espérance et d’amour.
Heureusement que Dieu fait tout à l’envers, car s’il correspondait à ce qu’on attend
de lui, alors il devrait ressembler à tous ces hommes qui se prennent pour des dieux,
violents, impitoyables et qui utilisent leurs forces à leurs fins. Je ne crains pas un
Dieu qui se fait humain, un Dieu fragile, petit, vulnérable comme un enfant. Je crains
bien plus l’homme qui se fait Dieu. Car ce Dieu qui se fait homme, ce Dieu de
l’Evangile qui ne cesse de nous surprendre, il est plein de tendresse et de
miséricorde. Et ça c’est vraiment une Bonne Nouvelle !

Non Dieu n’est pas et ne sera jamais ce Dieu qu’on s’invente pour se rassurer, cette
idole qu’on appelle au secours pour qu’il vienne répondre à toutes nos attentes, à
tous nos caprices… Dieu n’est pas ce Dieu qu’on peut utiliser à notre guise ! Mais ce
Dieu qui demeure mystérieux, ce Dieu sur lequel on ne peut jamais mettre la main
n’en est pas pour autant un Dieu distant ou indifférent. Il n’est pas resté enfermé
dans sa majesté solitaire. Il se fait proche, car il est follement épris de l’humain, de
chacune et chacun d’entre nous.



Puisse ce temps de l’Avent nous aider non pas à trouver les preuves de l’existence
de Dieu, c’est absurde, mais à discerner les délicates et discrètes traces de sa
présence ; alors nous pourrons affronter les défis du temps présent avec l’assurance
et la confiance de ne pas être laissés seuls, mais au contraire soutenus, portés par la
tendresse de ce Dieu d’amour. Non seulement, cela peut nous offrir force et
espérance, mais en éclairant notre vie de sa présence, le Seigneur nous invite à
devenir à notre tour des porteurs de lumière et d’espérance, les témoins d’une
Bonne Nouvelle !


